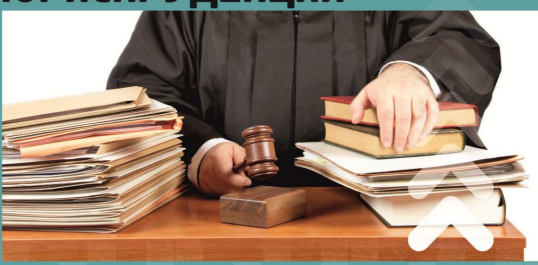




СБОРНИК СТАТЕЙ ПО МАТЕРИАЛАМ XLVI МЕЖДУНАРОДНОЙ ЗАОЧНОЙ НАУЧНО- ПРАКТИЧЕСКОЙ КОНФЕРЕНЦИИ

### научная дискуссия:

# ВОПРОСЫ ЮРИСПРУДЕНЦИИ



№ 2(41)





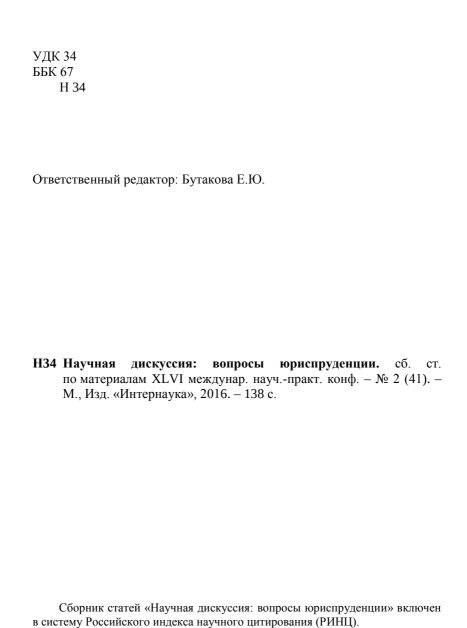
## НАУЧНАЯ ДИСКУССИЯ: ВОПРОСЫ ЮРИСПРУДЕНЦИИ

Сборник статей по материалам XLVI международной научно-практической конференции

№ 2 (41) Февраль 2016 г.

Издается с мая 2012 года

Москва 2016



между собой поколения живущих и умерших, они – живые свидетели памяти [2].

Во всем мире флаг символизирует любовь человека к своей Родине, поэтому к каждому флагу следует относиться с большим уважением. Флагам отдают честь, защищают и берегут их. Наконец, каждый флаг имеет свою многовековую историю. История флагов многих стран мира начинается с эмблем или символов ее святого покровителя. В Англии, например, для национального флага был выбран красный крест Святого Георгия символизирующий объединение под властью империи различных регионов [4].

С течением времени многие флаги прославились в истории совсем не благодаря своему изяществу или необычному виду, а благодаря героическим событиям или глубоким идеям, с которыми они ассоциируются, например, как флаг революционной Франции. Простые люди стремились к обладанию флагом, который стал бы символом объединения всей нации, в которых не было бы символов своих угнетателей. Но некоторые флаги навсегда остались символами насилия и несправедливости, как флаг фашистской Германии, который развивался на всей завоеванной Гитлером территорией. Жизнь этого флага была короткой, но навсегда осталась в истории человечества. Кроме того, почти у каждого человека может быть свое, глубоко личное отношение к тому или иному флагу.

#### Список литературы:

- 1. Брайен Джонсон Баркер «Флаги Мира» Москва, 2006 г.
- 2. Голованова М.П. «Герб, флаг, гимн России», Москва, 2005 г.
- 3. Джованни Санти-Мадзини «Геральдика. История, терминология, символы и значения гербов и эмблем» Москва, 2007 г.
- 4. Журнал «Наука Религия» № 2 2002 г.
- 5. Кемеров В.Е. «Современный философский словарь», Москва, 1998 г.
- Кишенкова Ольга, Статья «Связующая нить между прошлым и будущим», Москва.
- 7. Мир библиографии № 3 2001 г.

#### ПОНЯТИЕ ПРАВА ПО РУДОЛЬФУ ШТАММЛЕРУ

#### Шавеко Николай Александрович

аспирант, юридический факультет, кафедра теории государства и права и политологии, государственный университет имени М.В. Ломоносова, РФ, г. Москва

**Аннотация.** Рассматривается понятие права, данное Рудольфом Штаммлером, его соотношение с произволом и конвенциональными нормами.

**Ключевые слова:** Рудольф Штаммлер, понятие права, нормативизм, неокантианство, право и произвол, право и мораль.

Рудольф Штаммлер (1856–1938) – немецкий юрист, социальный философ, представитель Марбургского неокантианства, основоположник теории «возрожденного естественного права», известный, прежде всего, своим оригинальным учением о социальном (правовом) идеале и соответствующем ему «правильном праве».

Штаммлер выдвигает тезис о том, что главным признаком общества является *«создаваемое* людьми *регулирование* их взаимо-отношений и всей их совместной жизни», иными словами – внешнее регулирование поведения людей. Только этот момент и делает возможным само понятие социума как особого объекта [6; 90]. «Под внешним правилом человеческой деятельности мы должны понимать такое правило, которое по своему значению совершенно независимо от побуждений, заставляющих отдельное лицо ему следовать» [6; 107]. В этом смысле внешние правила по мысли философа отличаются от моральных правил, которые наоборот предписывают именно должную волю.

В таком явлении, как общество, Штаммлер различал форму и материю. Под формой какого-либо понятия ученый имел в виду «единство его постоянных и определяющих абстрактных элементов», без которых это понятие немыслимо [6; 129; 122; 123]. Так, внешнее регулирование есть неизменная формальная характеристика социума. Понятие материи у Штаммлера не выработано, но очевидно, что он понимает под материей конкретные изменчивые чувственные представления, данные опыта. Внешнее регулирование направлено ни на что иное, как на поступки и действия людей. «Поэтому материей

социальной жизни служит совместная деятельность людей, направленная к удовлетворению их потребностей» [6; 142].

Итак, Штаммлер определяет общество как внешним образом урегулированное сотрудничество, противопоставленное инстинктивному существованию и взаимодействию абсолютно нравственных лиц, и различает в обществе форму (внешнее регулирование) и материю (совместная деятельность по удовлетворению потребностей).

Рассуждая о форме социальной жизни, Штаммлер изначально выделяет два вида внешнего нормирования (социального воления): *правовое* и *конвенциональное*.

Различие между ними не в том, что первое второе имплицитно содержится в от государства, общественном быте. «Вовсе не необходимо, – пишет Штаммлер, – чтобы юридические нормы устанавливались организованной властью, называемой нами властью государственной. Наоборот, в ходе истории право часто возникало в таких общественных союзах людей, которые в нашем смысле не были государствами. Бродячие племена и орды и народности, ведущие образ жизни номадов, знают правовой уклад, но не живут в государствах. И сыны Израиля во время сорокалетнего странствования по пустыне представляли собой, как гласит предание, тесно сплоченное и строго подчиненное правовое общение, но не составляли государства. Во всех этих случаях отсутствует прочная связь с определенной территорией, в которой мы усматриваем существенный признак понятия государства. Мы знаем, кроме того, что в известные довольно продолжительные периоды социальной истории дело создания и реформирования права предоставлялось церкви, автономным коммунам и другим организациям, - даже к которым понятие государства семейным союзам, не приложимо. Наконец, в современном международном праве мы имеем пример правовых норм, вытекающих из таких источников права, которые стоят *над* отдельными государствами» [6; 131–132].

Отметим, что при формулировании понятий общества и права Штаммлер обращается к наличному опыту, и пытается выработать такое понятие, которое охватывало бы все данные опыта без исключения. Но это противоречит его же тезису о том, что сначала рождается понятие, и уже потом оно применяется к тому или иному опыту.

Так или иначе, различие правовых и конвенциональных норм у Штаммлера построено следующим образом. Право «имеет притязание повелевать, совершенно не считаясь с согласием тех, кому оно повелевает. Правовая норма сама решает, кто ей подчинен, при каких условиях то или иное лицо вступает в установленный ею союз и когда может из него выйти». Таким образом, право само полагает

круг лиц, на которых оно распространяется. В этом смысле к праву можно отнести многие нормы объективной этики. Конвенциональные же нормы представляют собой лишь предложения поступать определенным образом, рассчитанные на добровольное согласие адресата с необходимостью их соблюдать, и без такого согласия не имеющие смысла (правила приличия, этикета, моды, рыцарской чести) [6; 135; 131]. Лицо, не согласное соблюдать эти нормы, попросту перестает быть ими связанным. Названное различие обозначает такой признак права, как самовластность (самовластное воление и притязание на действенность) [4; 45].

Правовые и конвенциональные нормы, как верно отмечает Штаммлер, неправильно различать по сфере правового регулирования, так как этот критерий исторически изменчив [4; 43–44]; также неверно различать их по способам возникновения, потому что эти способы могут быть одинаковыми [4; 46]. Наконец, отмечает Штаммлер, не имеет никакого значения для рассматриваемого разграничения и то, легко ли в действительности освободиться от воздействия конвенциональных правил: по своему фактическому значению они порой имеют решительное преимущество перед правовыми (например, так было у дворянского сословия в вопросах о вызове на дуэль и участии в ней) [5; 40].

Конвенциональные правила, в свою очередь, необходимо отличать от морали как внутренней саморегуляции индивида, не относящейся в строгом смысле к социальному (внешнему) волению [4; 39]. В случае конвенциональных правил речь не идет о том, чтобы реализующее их лицо было убеждено в их объективной правильности (реализация данных правил может происходить по самым разным мотивам, например, ввиду страха потерять общественное признание и уважение). Этим конвенциональные нормы, наряду с правовыми, отличаются от норм нравственности.

С приведенным разграничением права и конвенциональных норм, а также отличием обеих этих разновидностей от норм нравственности был полностью солидарен русский юрист Ю.С. Гамбаров [1; 104].

Одновременно Штаммлер противопоставляет *право* и *произвол*. Таким образом, выделяется уже три вида социальных правил: конвенции, право и произвол [7; 159–160]. Разграничивая право и произвол, Штаммлер отмечает, что на сущность права не должно влиять его происхождение: так, новое право нередко возникало в результате революций и государственных переворотов, вопреки предписаниям существовавшего на тот момент права, и всё же само являлось правом [4; 48-49]. Иными словами, Штаммлер дает теоретическое обоснование революции и порождаемой ею новой

системы права: формально революция противна праву, но вместо прежнего права она создает новое, тем самым легализуя себя. Неверно считать закон произвольным (неправовым) только потому, что он принят незаконно возникшей властью: происхождение не влияет на сущность.

Признак права, отличающий его от произвола, обозначается Штаммлером как *ненарушимость*. Правовые предписания носят объективный характер, а произвольные – субъективный, в том смысле, что право связывает также и власть, его устанавливающую, произвол же предполагает такое отношение власти к устанавливаемым нормам, при котором она не считает себя связанной ими и готова отказаться от этих норм в любой момент [4; 50–51]. Таким образом, произвол есть право, которое дозволяет себя нарушать.

Сказанное не позволяет Штаммлеру согласиться с мнением Р. Иеринга о том, что право возникло тогда, когда воин-победитель не убил врага, а сделал его своим рабом: отношения между рабовладельцем и рабом, отмечает Штаммлер, вообще не являются правом, так как основаны на произволе; право имеет в виду только отношения рабовладельцев [9; 310].

С штаммлеровской точкой зрения на соотношение права и произвола соглашался Ю.С. Гамбаров, писавший, что «власть, созидающая право, обязывает им не только лица и органы, к которым она обращается, но и самое себя» [1; 108–110].

Однако, несмотря на несомненную ценность соблюдения властью собственных норм, нельзя не отметить шаткость приведенного разграничения, которое сводится у Штаммлера к субъективным намерениям власти, которые надо еще установить. О произвольных намерениях власти может свидетельствовать применение обратной силы закона в отношении самого законодателя с целью освободить последнего от ответственности. Но ситуации, в которых это происходит, чрезвычайно редки, существуют post factum, и касаются только некоторых норм, тогда как критерий разграничения права и произвола требует своего применения в каждый момент времени и в отношении Действительные каждой нормы. нормоустанавливающей власти остается выявлять лишь по самим формулировкам норм, а не по практике их применения. Но вряд ли можно отыскать формулировку нормы, в которой оговаривалось бы, что данная норма действует в отношении всех лиц, кроме самого установившего ее лица.

Так или иначе, подчеркнем, что речь в приведенном разграничении идет не о справедливом и несправедливом праве, а о праве и неправе вообще. Так, если норма не является произволом, и соответствует критериям права, это еще не значит, что данная норма

справедлива. Г. Радбрух критиковал указанное разграничение права и произвола, утверждая, что «произвол не является логической противоположностью права, он или неправильное право, или противоправное поведение» [цит. по: 3; 620–621]. Очевидно, что приведенное различие подходов к понятию произвола вызвано различным пониманием самого права.

Таким образом, право определяется Штаммлером как ненарушимое самовластное социальное воление. Отметим, что это понятие права достаточно широкое, и включает в себя также объективную этику, то есть любые социальные нормы, существующие независимо от воли и желания отдельных лиц. Не все действующее право, отмечает Штаммлер, является технически выраженным в законах [4; 102–104]. Очевидно, что данное определение права далеко ушло от кантовского [8; 46].

Выработанные Р. Штаммлером понятия права и общества встретили в научной литературе живую критику. Так, русский юрист неокантианского направления Б.А. Кистяковский не без оснований критиковал данное Штаммлером определение права в связи с тем, что оно не рассматривает право с других точек зрения (например, позитивистской, психологической, социологической) [3; 621; 2; 334]. Основная линия критики философии Штаммлера у Кистяковского заключалась в общем возражении, которое солидарно с нашим изложенным выше замечанием относительно штаммлеровских понятий общества и права. Русский ученый совершенно верно и чрезвычайно метко обратил внимание на то, что хотя Штаммлер «постоянно и неизменно настаивает на том, что понятие права не может быть получено индуктивным путем, его определение понятие права ничем не отличается от тех понятий, которые вырабатываются при посредстве лишь логических обобщений и классификаций ... Этим путем, однако, он получает понятие, определяемое родовым признаком и видовым отличием, которые обладают не более как формально-логической значимостью» [3; 620].

Определяя понятия права и общества, Штаммлер пытался показать, что общество можно изучать только через призму права: ubi societas, ibi jus. Так, конвенциональные правила всегда обращаются к людям, способным заключать конвенции (дееспособным), и только право является социальным регулятором, распространяющимся на всех без исключения людей (самовластным). Следовательно, право существует в любом обществе хотя бы в форме критерия дееспособности.

Недостатком этого учения в таком случае представляется то обстоятельство, что ученый нигде не обосновал право, как внешний регулятор перед произволом так, как он обосновал его перед

конвенциональными правилами. С одной стороны, налицо некоторая аналогия: только право распространяется на всех членов общества, произвол же, как и конвенциональные правила, относится не ко всем (исключение – это сам творящий произвол). С другой стороны, эта аналогия не опровергает того факта, что произвол теоретически возможен и без права. Иными словами, общество конституируется не только правом, но и произволом (который также самовластен), и может изучаться вне правовых отношений; единственное уточнение заключается в том, что данное общество не будет включать самого правителя, В отношении которого произвольные нормы, конституирующие общество, не действуют.

Представляется, что в отличие от права, которое распространяется и на его создателя, произвол вполне может наделить одну группу лиц произвольной властью над другой без ущерба для себя, тем самым разделив общество на господ и рабов. Такое общество все еще будет являться обществом по Штаммлеру. Ученый ограничивается лишь беглым замечанием, что произвол, в отличие от права, по определению субъективен, поэтому для него невозможно объективное оправдание его как правильного [7; 204]. Однако это оправдание касается только социального идеала, но не предмета социальных наук.

#### Список литературы:

- Гамбаров Ю.С. Право в его основных моментах. // Правоведение, 1995, № 4-5.
- 2. Кистяковский Б.А. Право, как социальное явление. // Кистяковский Б.А. Избранное: в 2-х ч. Ч. 1. М., 2010.
- 3. Кистяковский Б.А. Причина и цель в праве. // Кистяковский Б.А. Избранное: в 2-х ч. Ч. 1.-M., 2010.
- 4. Штаммлер Р. Сущность и задачи права и правоведения. М., 1908.
- 5. Штаммлер Р. Теоретические основы анархизма. М., 1906.
- 6. Штаммлер Р. Хозяйство и право с точки зрения материалистического понимания истории. Том 1. СПб., 1907.
- 7. Штаммлер Р. Хозяйство и право с точки зрения материалистического понимания истории. Том 2. СПб., 1907.
- 8. Dirsch F. Solidarismus und Sozialethik. Ansätze zur Neuinterpretation einer modernen Strömung der katholischen Sozialphilosophie.
- 9. Stammler R. The idea of justice. // University of Pennsylvania Law Review. Vol. 71. May, 1923. № 4.